


DIÁLOGO DOS INCONSCIENTES: 
INTRODUÇÃO À VIDA E OBRA DE SÁNDOR FERENCZI

Uriel García Varela

Tradução
LEONARDO COUTINHO RODRIGUES



Copyright © 2025 by Uriel García Varela

Todos os direitos desta edição são reservados à INM Editora. Nenhuma parte desta 

obra poderá ser reproduzida ou transmitida, seja por meio impresso ou digital, sem 

a permissão prévia da INM Editora, de acordo com a Lei Nº. 9.610/98. Foi reali-

zado o Depósito Legal na Fundação Biblioteca Nacional, de acordo com a Lei Nº. 

10.994, de 14 de dezembro de 2004 e a Lei Nº. 12.192, de 14 de janeiro de 2010.

Editores: Sergio Gomes e Bruno Ricardo Gomes

Diretor Comercial: Bruno Ricardo Gomes

Preparação de Texto e Revisão Ortográfica: Alba Lúcia Bastos Dezan, Tatiana 

Sayumi Seki e  Sergio Gomes 

Revisão Técnica: Sergio Gomes e Alba Lúcia Bastos Dezan

Tradução: Leonardo Coutinho Rodrigues

Capa e Diagramação: Caren Dantas

Marketing: Tatiana Sayumi Seki

Gerente Comercial: Anderson Pedrosa

Estagiário: Ryan Aranha

Estagiária: Mariana Cabete

Segundo o Novo Acordo Ortográfico, 5ª. Edição do Vocabulário Ortográfico da 

Língua Portuguesa, Academia Brasileira de Letras, de março de 2009.

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

INM Editora

Avenida Paulista, 326 

Conjunto 103 – Décimo andar

Bela Vista  – São Paulo CEP: 01310-902

Tel.: (11) 5026-774

contato@inmeditora.com.br

inmeditora.com.br

Instagram: @inmeditora

Facebook: /inmeditora

25-316080.0 CDD-150.92

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Varela, Uriel Garcia

Diálogo dos inconscientes : introdução à vida e 

obra de Sándor Ferenczi / Uriel Garcia Varela ; 

tradução Leonardo Coutinho Rodrigues. -- 1. ed. --

São Paulo : INM Editora, 2025.

Título original: Diálogo de los inconscientes

Bibliografia

ISBN 978-65-85823-36-4

1. Diálogo 2. Ferenczi, Sandor, 1873-1933

3. Psicanálise 4. Psicanalistas - Hungaro - Biografia

I. Título.

Índices para catálogo sistemático:

1. Psicanalista : Vida e obra 150.92

Maria Alice Ferreira - Bibliotecária - CRB-8/7964



Agradecimentos

Este livro só pôde existir graças ao apoio incondicional dos meus bons objetos, 

com quem me deparei ao longo do meu caminho nas bifurcações da psicanálise. 

Agradeço profundamente...

Aos meus amigos Luis Jorge Martín Cabré (meu padrinho ferencziano), Carlos 

Castillo (meu companheiro na “mutualidade”), Santiago Sánchez-Palencia (em 

memória), aos lisboetas Jorge Câmara e Ana Teresa Vale e a todo o grupo de Madri 

e ao Grupo Internacional de Estudos Sándor Ferenczi por me terem acolhido de 

forma calorosa e entusiasta entre as suas fileiras e me terem tornado um dos seus. 

Aos meus amigos de Buenos Aires, Oscar Elvira, Marcos Tabacznik, Rogelio 

Ruiz e toda a Associação Sándor Ferenczi de Pesquisa e ao Grupo Sándor Ferenczi 

da APdeBA-SAP pelo apoio constante em minhas apresentações e pelo diálogo que 

sempre amplia e enriquece o pensamento. 

Também aos meus amigos de Paris, Julien Bufnoir, Olivia Farkas e Julianna 

Vamos.

Ao meu amigo Arnold Wm. Rachman (em memória) e a todos os membros do 

Grupo de Estudos Sándor Ferenczi: México, que Rachman me motivou a recrutar 

e o qual fundamos juntos em outubro de 2023. Após sua morte, o grupo continua 

se reunindo mensalmente, conforme ele estabeleceu.

Aos meus amigos de São Paulo, Sergio Gomes e Bruno Ricardo Gomes e toda a 

equipe da INM Editora, que se arriscaram comigo ao publicar este livro que tenta 

homenagear o grande mestre de Budapeste.

Aos meus amigos Christopher “Kit” Fortune (Vancouver), Salvador Rocha Pineda 

(meu sensei e cúmplice no Rock’n’Roll), Ingrid Rocha Velis, Andrea Ganem, Edu-

ardo Pacheco “Pache”, Miguel Saenz, Anaid Sebugal, meu professor Juan Vives e, 

é claro, meu analista Miguel Kolteniuk, bem como a todos os membros do Grupo 

Metapsicológico da Cidade do México.

Ao meu pai Arturo, à minha mãe Rosy e à minha irmã Paola por tolerarem, 

incentivarem e impulsionarem minhas paixões mais genuínas.

À minha bela e melhor amiga, minha equipe na vida, minha colega favorita e 

minha futura esposa, Jocelyn Meza, por seu amor infinito e por sua pulsão de vida 

que sempre se entrelaça com a minha e nos permite sonhar juntos.

E, finalmente, a todos e cada um dos meus pacientes, do passado, do presente 

e do futuro...

Uriel García Varela, 

Cidade do México, outubro de 2025.



Nota editorial

A INM Editora tem a honra de apresentar ao leitor brasileiro e ao leitor 

de língua hispância o livro Diálogo de inconscientes: introdução à vida e 

à obra de Sándor Ferenczi, do psicanalista mexicano Uriel Garcia Varela, 

que vem à publico em uma dupla edição: em espanhol e sua tradução para 

o português. Trata-se do primeiro livro publicado pelo autor, membro do 

Associação Psicanalítica Mexicana (APM) e da Associação Psicanalítica 

Internacional (IPA), com vasta experiência acadêmica e clínica. 

Para a edição traduzida para o português, foram adotadas as seguintes 

estratégias: 

1.	 Quando o autor realizou citações em espanhol, optou-se, sem-

pre que possível, utilizar textos das edições brasileiras já publicadas 

e difundidas no mercado editorial brasileiro, principalmente no que 

concerne às citações dos textos de Sigmund Freud (Companhia das 

Letras), Sándor Ferenczi (Martins Fontes e INM Editora), Melanie 

Klein (Imago e Ubu) e Donald W. Winnicott (Artes Médicas, Imago e 

Ubu);

2.	 Quando a obra citada foi realizada em espanhol, efetuamos a 

tradução da respectiva citação, mantendo-se as referências originais do 

texto ao final do livro; 

3.	 Também adicionamos, sempre quando foi possível localizar, as 

correspondentes referências às edições dos livros ou textos publicados 

em português, no Brasil, a partir das referências dos textos em espa-

nhol usadas pelo autor. 

Para a edição em espanhol, língua em que o texto foi escrito original-

mente, adotamos as seguintes estratégias:

1.	 Mantivemos todas as citações do original feitas pelo autor em 

espanhol, assim como mantemos as referências do texto nas diversas 

línguas que o autor utilizou ao longo do livro;

2.	 As traduções dos textos em inglês são de inteira responsabilidade 

do autor.

Esperamos que o leitor brasileiro e de língua hispânica possa aproveitar 

de igual modo a escrita do psicanalista Uriel Garcia Varela em cada conti-

nente em que ele conseguir chegar. 

Sergio Gomes

Bruno Ricardo Gomes



Em memória do meu amigo Arnold Wm. Rachman. 
Um herói psicanalítico.



SUMÁRIO

11       I Ferenczi e a psicanálise contemporânea

31       II O enfant terrible da psicanálise. A vida de Sándor Ferenczi     

      

61      III  Os processos introjetivos

           

73       IV Rumo a uma teoria do desenvolvimento precoce

           

101     V Uma nova formulação sobre a teoria do trauma psíquico

           

127     VI Novos caminhos na técnica psicanalítica

161    Referências



I

Ferenczi e a psicanálise contemporânea

Tendo em conta qual é, atualmente, o trabalho de Freud (...)

talvez seja demasiado cedo para tornar públicos 

os trabalhos de Ferenczi:

mas eles são complementares!

Por isso, algum dia terá de chegar a vez de Ferenczi.

Lou Andreas-Salomé, Diario de un año, 1913.

A psicanálise como método psicoterapêutico no século XXI

Começarei com uma afirmação categórica: Sándor Ferenczi foi (sem 

saber e a posteriori... com o Nachträglich freudiano) o fundador da psica-

nálise contemporânea. Este livro é minha tentativa de expor como as ideias 

de Ferenczi tiveram um efeito transformador radical na teoria e na prática 

psicanalíticas, desencadeando lenta e silenciosamente a virada contem-

porânea da segunda metade do século XX. Mas antes de começar, devo 

me fazer a pergunta que, para Salvador Rocha, devemos nos fazer todos 

os dias durante nossa longa jornada de trabalho clínico no consultório: O 

que é psicanálise?

Em seus Dois verbetes de enciclopédia, Freud (1923b) descreveu a psica-

nálise como uma disciplina tripartite: 1) um procedimento de investigação 

psíquica (apontando sempre para o inconsciente); 2) “de um método de 

tratamento de distúrbios neuróticos, baseado nessa investigação” (Freud, 

1923b, p. 274) e 3) uma teoria coerente (em permanente mudança e expan-

são) dos processos psíquicos. Podemos dizer, sem muitas reservas, que essa 

tripla definição ainda é tão válida quanto o era há mais de cem anos. A 

questão está nas transformações que ocorreram em cada um dos elementos 

desse tripé ao longo do tempo. Transformações que, é claro, responderam 

às mudanças na cultura e na própria natureza do psíquico.

A transformação mais radical durante o último século ocorreu na dimen-

são terapêutica da psicanálise. Por um lado, a psicanálise continua sendo, 

antes de qualquer outra coisa, um “método de tratamento” (Freud, 1923b, p. 



12 Diálogo dos Inconscientes

274), uma psicoterapia de pleno direito. Hoje, entretanto, não podemos mais 

afirmar que ela é uma terapêutica de “distúrbios neuróticos” (Freud, 1923b, 

p. 274). Podemos dizer que se trata de um “método de tratamento para as 

perturbações psíquicas”, pois nos consultórios de nossa época as estruturas 

neuróticas são as menos frequentes. Freud às vezes usava a entidade clínica 

“neurose” para descrever um espectro muito amplo de patologias psíquicas. 

Por exemplo, o caso de Sergei Pankejeff, o “Homem dos Lobos”, é descrito 

como um “caso de neurose infantil” (Freud, 1914[1918]). Entretanto, ao 

ler a história clínica (o último caso clínico completo escrito por Freud), é 

difícil pensar em Pankejeff como um “paciente neurótico”, ou seja, como 

um paciente cuja principal estratégia defensiva é o recalque.

Embora a maioria dos pacientes use um arsenal heterogêneo de defesas, 

atualmente poucos são os pacientes cuja estrutura psíquica deriva princi-

palmente do recalque. No consultório psicanalítico do início do século 

XXI, o clínico se depara constantemente com casos de patologia borderline, 

doença psicossomática, estruturas perversas, pensamento pré-simbólico, 

vazio mental e psicoses funcionais. Em suma, as estruturas que predominam 

na clínica psicanalítica contemporânea são aquelas que André Green (2003) 

descreveu como “estruturas não neuróticas”. Essa definição, na verdade, 

pertence ao terceiro ponto da definição freudiana de 1922, pois a situação 

diagnóstica — embora aplicada à clínica — pertence ao domínio da teoria.

A pergunta que desperta nosso interesse dentro do campo da psicoterapia 

é: o que faz o psicanalista clínico com os casos de pacientes de “estrutura 

não neurótica”?

A técnica psicanalítica clássica

A assim chamada “técnica clássica” foi criada por Freud para o tratamento 

de estruturas construídas a partir do recalque e seu objetivo se centrava em 

revelar o recalcado. Essa técnica se sustenta na “associação livre” (freier 

einfall) por parte do paciente e na “atenção flutuante livre” por parte do 

analista. O material que emerge do discurso em fluxo livre, aparentemente 

desconexo e sem sentido, é recolhido pelo analista, que escuta uma narra-

tiva coerente e, sobretudo, fragmentos de história esquecida do paciente. A 

comunicação do sentido oculto do material do paciente é a principal ferra-

menta do psicanalista. Freud chamou esse movimento de “interpretação”. 

O termo alemão “deutung” também significa “exegese” ou simplesmente 

“explicação”. Alguns autores, como Bruno Bettelheim (1982), aproxima a 

palavra “deutung” de “bedeutung”, que literalmente significa “sentido” ou 

“significado”. Assim, a tarefa do analista é ajudar o paciente a dar sentido 



Diálogo dos Inconscientes 13

àqueles fragmentos de sua vida que são sentidas como desarticuladas do 

restante de sua experiência. A experiência de articulação do desconexo 

traz alívio ao paciente que, por meio do autoconhecimento, alcança maior 

autocontrole. O paciente se cura ao “tornar consciente o inconsciente”.

Essa técnica é ideal para pacientes que têm capacidade suficiente para 

simbolizar sua experiência interior, ou seja, para aqueles que são capazes 

de colocar sua experiência cotidiana em palavras. Estes são os pacientes 

“classicamente freudianos”, ou, como gosto de chamá-los, “pacientes tipo 

personagem de Woody Allen”1: aqueles que se deitam no divã e, sem olhar 

para o analista, podem falar livremente, permitindo uma postura passiva ao 

clínico, que se limita ao ato de interpretação. Hoje em dia, esses pacientes 

representam uma exceção na prática psicanalítica. A realidade é que a “téc-

nica clássica” é insuficiente para a maioria dos pacientes, que vêm à clínica 

para lidar com problemas ligados à sua “estrutura não neurótica”. Desde o 

início de sua prática e até o final de seu trabalho, Freud (1938[1940]a) reco-

nheceu esse fato. Na psicanálise contemporânea, autores como Christopher 

Bollas (2007) formularam teorias muito valiosas propondo uma releitura 

da associação livre freudiana. A questão, até aqui, está centrada na técnica 

psicoterapêutica que teve de ser adaptada para o tratamento das “estruturas 

não neuróticas”.

A técnica psicanalítica contemporânea

A meu ver, a psicanálise iniciou sua profunda transformação quando 

Freud colocou a primazia da psicopatogênese na “angústia de separação” 

e não mais na “angústia de castração” no texto Inibição, Sintoma e Angústia 

(Freud, 1926[1925]). Embora devamos lembrar que a “angústia de separa-

ção” é um feito do psiquismo infantil com a ajuda da mãe que, com seus 

cuidados, resgata o bebê da primeira angústia experimentada: a “angústia 

automática”, proveniente das pulsões do Eu que atacam o próprio corpo. 

Com esse movimento teórico (que por fim teve sua contrapartida clínica) 

surgiu um ponto na história da psicanálise que chamei de “o giro da ordem 

materna” (García Varela, 2024), no qual o foco da pesquisa psicanalítica 

foi colocado na relação do bebê com seus cuidadores primários. A partir 

daí, as múltiplas pesquisas acerca das relações de objeto precoces deram 

origem à clínica das “estruturas não neuróticas” e vice-versa. Mas Freud 

1  Não a pessoa real de Woody Allen.



14 Diálogo dos Inconscientes

só conseguiu implementar esse giro graças à influência de Ferenczi, espe-

cificamente o dos escritos Introjeção e Transferência (Ferenczi, 1909a), O 

desenvolvimento do sentido de realidade e suas estágios (Ferenczi, 1913),  

Thalassa (Ferenczi, 1924a) e Perspectivas da Psicanálise (Ferenczi e Rank, 

1924)  (que ele escreveu em coautoria com Otto Rank)2.

A figuração do não simbolizado

Os psicanalistas observaram que muitos pacientes necessitavam de uma 

espécie de “maternagem” que exigia a figuração de elementos não simbo-

lizados da experiência. Assim, a tarefa terapêutica estava majoritariamente 

concentrada na “construção” do psiquismo e não mais em sua interpretação. 

Esse é o caso, por exemplo, das condições psicossomáticas, que exigem a 

simbolização dos elementos do psiquismo que escapam ao pensamento e 

se instalam no corpo. O mesmo acontece com os pacientes borderline, que 

precisam tornar psíquica a experiência que escapa do psiquismo para se 

converter em ato ou transbordamento afetivo. Esse “maternar” do psicana-

lista traz consigo uma problemática peculiar, pois, ao ser colocado no lugar 

da mãe na transferência, ele se torna vulnerável à experiência emocional 

primitiva do paciente. A questão da contratransferência tornou-se central, 

pois com o compromisso de ajudar o paciente não neurótico, o analista tem 

de colocar seu próprio psiquismo a serviço do tratamento.

O uso da contratransferência

Freud usou pela primeira vez o conceito de “contratransferência” em sua 

comunicação no Congresso de Nurenberg, intitulado As perspectivas futuras 

da terapia psicanalítica (Freud, 1910). A palavra alemã era Gegenüber-

tragung, que significa estritamente “transferência recíproca” (conforme 

originalmente traduziu López-Ballesteros). A partir de então, o conceito 

permaneceu flutuante e não foi profundamente teorizado até a década de 

1950, especialmente com os trabalhos magistrais de Paula Heimann (1950) 

e Heinrich Racker (1953; 1974). Para eles, a contratransferência não era um 

2 A influência de Otto Rank (1924) e seu livro O trauma do nascimento também foi 

fundamental para ativar o “giro da ordem materna”.



Diálogo dos Inconscientes 15

impedimento, mas uma forma de comunicação: o que o paciente desperta 

afetivamente no analista é um fragmento de história esquecida e ligada às 

relações de objeto primárias. O analista terá de ser hábil o suficiente para 

lidar com esse material e integrá-lo ao restante do material do tratamento. 

De outra perspectiva, essa teorização já havia sido iniciada por Winnicott 

(1947) com a publicação de O ódio na contratransferência. Por outro lado, 

as bases metapsicológicas dessa peculiar dinâmica haviam sido definidas 

(sem usar a palavra “contratransferência” e sem fazer alusão à clínica) por 

Melanie Klein (1946). Mas antes de todos eles, foi Ferenczi quem teorizou 

sobre esses fenômenos em 1919a, 1924a, 1928c e 1932. Naquela época, 

esse era um terreno extremamente pantanoso e obscuro; sua exploração 

pioneira demonstra o espírito enérgico e audaz de Ferenczi. Mas, por muito 

tempo, ele não foi reconhecido como um precursor. Voltarei a esse ponto 

mais adiante.

Até este ponto, temos algumas bases da clínica psicanalítica com pacien-

tes não neuróticos: a necessidade de análise das relações de objeto precoces, 

a primazia da “angústia de separação”, a figuração de material não simbo-

lizado e a dinâmica da transferência e da contratransferência no encontro 

terapêutico.

Alguns representantes da psicanálise contemporânea

Os representantes reconhecidos dessa mudança necessária na técnica 

na era moderna da psicanálise (ou seja, na segunda metade do século XX) 

foram, sem dúvida, Melanie Klein, Donald Winnicott, Michael Balint, 

Harry Guntrip, Paula Heimann, Heinrich Racker, Heinz Kohut, Wilfred 

Bion, Margaret Little e Harold Searles, para citar apenas alguns. Na contem-

poraneidade (início do século XXI), tivemos os falecidos André Green e Jean 

Laplanche. E, ainda gerando uma vasta produção de trabalhos psicanalíti-

cos, temos Thomas Ogden, Jessica Benjamin, Adam Phillips e Christopher 

Bollas. Esses autores têm em comum o foco do trabalho terapêutico a partir 

da dinâmica da comunicação inconsciente entre paciente e analista dentro 

do quadro psicanalítico. Assim, a técnica psicanalítica contemporânea com 

pacientes não neuróticos é caracterizada pelo encontro de dois psiquismos 

que interagem nos caminhos da cura por meio da descoberta do incons-

ciente. Essa cura é, obviamente, a cura do paciente, embora alguns autores 

(Searles, 1977; Meltzer, 1974) afirmem — corretamente — que, em uma 



16 Diálogo dos Inconscientes

psicanálise bem conduzida, o analista também ganha, secundariamente, 

maior conhecimento de si mesmo e, portanto, expansão de seu sentido de 

self.

A dinâmica do interpsíquico e a criação do terceiro espaço

A dinâmica da transferência e da contratransferência, que implica um 

fluxo contínuo de comunicação inconsciente, resulta na construção de um 

terceiro espaço. Winnicott (1971) mostrou com maestria a maneira em que 

esse espaço é criado entre o bebê e a mãe, chamando-o de “espaço poten-

cial”. Mais tarde, ele expressou que “A psicoterapia ocorre na intersecção 

entre duas áreas do brincar: a do paciente e a do terapeuta” (Winnicott, 

1971, p. 69). A noção do espaço terapêutico como uma co-construção de 

dois psiquismos em interação também pode ser encontrada em Ogden 

(1994) com o conceito de “terceiro analítico”, em Bollas (2007) com o 

“inconsciente evocativo” , no “terceiro rítmico” de Benjamin (2017), no 

“o objeto analítico” de Green (2012) e no “campo” de Madeleine e Willy 

Baranger (1969).

Quais são as implicações da descoberta desse terceiro espaço de expe-

riência terapêutica? Em seu artigo O intrapsíquico e o intersubjetivo: pulsões 

e ou relações de objeto, André Green afirma:

(...) é a transferência que força (...) o analista a entrar no jogo, envolvido 

como está no processo psicanalítico pelas projeções das quais é objeto. Mais 

ainda: somente a análise dessas projeções e da resposta que ele será levado 

a dar lhes remeterá sua palavra e sua ação à realidade psíquica do paciente. 

Como ele conseguiria isso sem envolver sua própria realidade psíquica? (...) 

Nesse entrelaçamento dos mundos interiores de ambas as partes da relação 

analítica, a intersubjetividade toma corpo, o qual não implica simetria dos 

protagonistas (Green, 2010, p. 37).

A frase-chave nessa formulação é “entrelaçamento dos mundos interiores 

de ambas as partes” (Green, 2010, p. 37). Essa é a matriz da clínica psicana-

lítica contemporânea. Podemos nos atrever a dizer que seu princípio é válido 

para todos os tipos de pacientes e não apenas para aqueles de estrutura não 

neurótica. Agora, embora eu concorde com a proposta de André Green, 

acho que o autor faz um uso incorreto da palavra “intersubjetividade”. Ao 

longo do texto, Green usa a palavra para se referir à dinâmica de influência 



Diálogo dos Inconscientes 17

inconsciente entre paciente e analista. Um termo mais apropriado para esse 

fenômeno seria “interpsiquismo”, conforme proposto por Stefano Bolognini 

(2014). Qual é a diferença? O italiano faz uma distinção muito clara entre 

o interpsíquico, o intersubjetivo e o interpessoal:

Esses três conceitos (...) são substancialmente diferentes entre si. Um sujeito 

é um ser humano que possui um núcleo de contato muito coerente, capaz de 

perceber muito bem suas sensações e emoções com um sentimento de con-

tinuidade de si mesmo. Isso pode funcionar mesmo quando sua separação é 

incompleta e seus limites pessoais ainda são pouco definidos, mas quando a 

percepção coesa de ser si mesmo está presente e é suficientemente intensa 

(...). Uma pessoa é um ser humano com uma identidade perfeitamente 

definida, com limites físicos e psíquicos muito precisos na representação de 

si mesmo, e bem diferenciada um do outro. Uma parte substancial de sua 

atividade mental se desenvolve no nível consciente, obviamente com todos 

os limites e defesas descritos pela psicanálise. Uma pessoa pode ser definida, 

mesmo quando tem um contato frágil com sua própria subjetividade, como 

acontece no caso de muitas neuroses (...). No entanto, ser um sujeito poderia 

não ser suficiente para ser uma pessoa, embora talvez seja, pois um não 

exclui o outro, nem o garante. E vice-versa (Bolognini, 2014, p. 105-106).

Finalmente, Bolognini define o interpsíquico como “um nível funcional 

(pré-subjetivo) altamente permeável compartilhado entre dois aparelhos 

psíquicos que facilita situações de empatia completas, por meio de trocas 

baseadas nas identificações projetivas chamadas normais ou comunicativas” 

(Bolognini, 2014, p. 115).

O conceito de interpsíquico faz alusão à comunicação primitiva incons-

ciente que é sustentada pelo mecanismo defensivo de natureza dual pro-

posto por Melanie Klein em 1946: a identificação projetiva. Mas Bolog-

nini o descreve como “identificação projetiva normal ou comunicativa”. 

Christopher Bollas, por sua vez, explorou e teorizou esse fenômeno em 

profundidade, definindo-o como “identificação perceptiva” (Bollas, 2007). 

Penso que, no artigo citado de Green, na verdade, ele faz referência a fenô-

menos “interpsíquicos” (inconscientes e primitivos) e não “intersubjetivos” 

(pré-conscientes e maduros).



18 Diálogo dos Inconscientes

Síntese dos elementos que constituem a clínica psicanalítica 

contemporânea

Essa parte termina de amalgamar nossa descrição da natureza da prática 

psicoterapêutica em nossa época, cujos elementos são os seguintes:

•	 Trabalho clínico essencialmente com estruturas não neuróticas 

(Green, 2012; Rachman, 2023);

•	 Análise das relações de objeto precoces (Ogden, 2009; Bollas, 

2007);

•	 Primazia da “angústia de separação” sobre a “angústia de castra-

ção” (Bonomi, 2009; Freud, 1926[1925]);

•	 Figuração de material não simbolizado (Ogden, 2009; Bion, 

1962a);

•	 Predomínio de comunicação não verbal (Kernberg, 2016; Benja-

min, 2017);

•	 Análise da dinâmica transferência-contratransferência (Green, 

2010; Bollas, 2007; Kernberg, 2016; Racker, 1953; Little, 1985);

•	 Construção de um “terceiro espaço” de natureza “interpsíquica” 

(Ogden, 1994; Green, 2012; Benjamin, 2017; Winnicott, 1971; Baran-

ger, 1969; Bion, 1962a; Meltzer, 1974; Bolognini, 2014; Bollas, 2007).

Alguns exemplos clínicos

Podemos ilustrar essa forma de trabalho psicanalítico contemporâneo 

com uma pequena vinheta clínica. Primeiro descreverei a interação entre 

paciente e terapeuta e, em seguida, darei contexto ao caso: uma paciente 

adulta com histórico de múltiplos traumas infantis está em um momento 

regressivo durante a sessão. Ela se sente profundamente frustrada com o 

trabalho analítico; acha que nunca vai melhorar, apesar do trabalho árduo 

que fez com seu analista. Ela acha que não faz sentido se aprofundar mais 

em seu passado traumático. Ele reclama ao analista e o acusa de expressar 

um “falso otimismo”. Após um silêncio prolongado (não desprovido de 

angústia), o analista decide intervir:

Preparo a paciente para o fato de que tenho de dizer-lhe uma coisa extrema-

mente penosa, que não se diz habitualmente aos pacientes, será ela forte o 

bastante para ouvir-me? (...). Com grande determinação, a paciente exige 



Diálogo dos Inconscientes 19

uma retidão total; posto isso, digo-lhe que efetivamente exagerei, de maneira 

consciente, ao falar sem parar do resultado que esperava de sua análise. Na 

realidade, sinto frequentemente medo de que este tratamento fracasse e de 

que ela acabe na loucura ou no suicídio (Ferenczi, 1932, p. 71).

A comunicação é dolorosa para o analista e, é claro, para o paciente. 

No entanto, o analista pensa que é absolutamente necessária fazê-la, pois 

se trata de um reconhecimento pelo da realidade psíquica da paciente. A 

resposta do paciente é inesperada: uma tranquilidade plena. A paciente se 

expressa assim: “se eu tivesse conseguido levar meu pai, em seu tempo [a 

época infantil em que correram os múltiplo traumas], a fazer tal confissão 

da verdade e a compreender o perigo da situação, eu teria salvo a minha 

saúde mental” (Ferenczi, 1932, p. 71).

Por que essa intervenção é representativa da clínica contemporânea? 

Vejamos os elementos: A paciente tende à regressão e ao uso de mecanismos 

primitivos (identificação projetiva), bem como à raiva (que ela expressa em 

relação ao analista na transferência). Trata-se de uma paciente com uma 

estrutura não neurótica com um histórico de múltiplos traumas infantis. 

Por outro lado, a exploração do passado traumático não faz nenhum sentido 

para ela e ela acha que a revisão da história não terá efeito sobre seu estado 

psíquico atual. Ou seja, as “interpretações genéticas” não têm utilidade 

nesse tipo de estrutura (e nesse estado regressivo). Por meio da identificação 

projetiva, a paciente coloca aspectos de seus objetos primitivos no analista, 

que se identifica com eles. Nesse caso, ocorre o que Racker (1957) chama 

de “contratransferência complementar”: o analista se identifica com o pai 

negador e esconde da paciente a verdade sobre os perigos de seu estado 

psíquico. Por meio da “identificação perceptiva” (Bollas, 2007), o analista 

dá conta da situação e atua de forma diferente do objeto da infância. Deve-

mos chamar essa intervenção de “confissão contratransferencial”? Em meu 

ponto de vista, não, porque o analista não está revelando um fragmento 

de sua própria história, mas está reconhecendo uma situação que ocorre 

no “aqui e agora” do “terceiro espaço” (Winnicott, 1971; Benjamin, 2017; 

Ogden, 1994).

Acrescentamos outro elemento: a admissão do erro. O analista pensou 

que estava fazendo bem à paciente ao mostrar-lhe otimismo, mas na sessão 

descrita acima ele se deu conta de que esse otimismo promove a negação 

da realidade, prejudicando à paciente. A intervenção não é, obviamente, 



20 Diálogo dos Inconscientes

uma interpretação, mas ajuda a tornar o inconsciente consciente (que é 

sempre o objetivo da psicanálise). O que é esse inconsciente que se tor-

nou consciente? Bem, nesse caso, não é o “inconsciente recalcado”, mas o 

“inconsciente cindido”. Em sua infância, a paciente não estava ciente dos 

perigos, não podia pensar sobre eles. Entretanto, sua experiência emocio-

nal respondeu adequadamente com angústia e frustração, repetindo esses 

afetos na situação analítica. Quando o analista expressa “tenho medo que 

enlouqueça ou se suicide”, ele dá a palavra à experiência emocional (Britton, 

1998; Bion, 1962a) usando sua contratransferência (Green, 2010; Kernberg, 

2016; Racker, 1953). A paciente responde com um estado de calma, pois, 

finalmente, sua experiência infantil tem sentido: a negação do pai forçou 

uma cisão. O reconhecimento do analista promove a integração, mesmo 

que ela seja dolorosa. Também estamos lidando aqui com “o conhecido 

não pensado”, como propõe Bollas (1986); a paciente “sabia” que havia 

perigo, mas nunca o havia “pensado”. Essa intervenção só pode ocorrer se 

o analista colocar em jogo seu próprio psiquismo para a construção desse 

“terceiro espaço”, esse “entrelaçamento de mundos interiores de ambas as 

partes”, como diz Green (2010, p. 37).

Essa intervenção analítica segue a mesma linha daquela descrita por Mar-

garet Little (1985) em seu livro Ansiedades Psicóticas e Prevenção: registro 

pessoal de uma análise com Winnicott. A paciente, em regressão profunda, 

relata a crueldade de sua mãe (até mesmo sádica) com ela. Entretanto, ela 

está impossibilitada psiquicamente de expressar o afeto ligado a essas lem-

branças. Winnicott, fazendo uso da contratransferência, exclamou furioso 

em uma sessão particularmente difícil: “Odeio sua mãe!” (Little, 1985, p. 

48). As características da intervenção são as mesmas e, portanto, não serão 

analisadas em detalhes como no caso descrito acima.

Um último exemplo (novamente de Winnicott), mas desta vez menos 

dramático, é narrado por Harry Guntrip (1975): em sua primeira sessão com 

o analista londrinense, Guntrip falou amargamente sobre como sempre se 

sentiu distante de sua mãe, que perdeu um bebê quando Guntrip era muito 

pequeno. No final do encontro, Winnicott exclamou: “Não tenho nada de 

especial para dizer ainda, mas, se não digo nada, você pode começar a sentir 

que eu não estou aqui” (Guntrip, 1975, p. 401). O analista usou a si mesmo 

para expressar um elemento da realidade psíquica do paciente e para não 

repetir a experiência do distanciamento da mãe na infância.



Diálogo dos Inconscientes 21

Na literatura psicanalítica dos últimos 50 anos, podemos encontrar inú-

meros exemplos dessa natureza. No entanto, o primeiro exemplo (que dis-

sequei para fins de clareza) é de 92 anos atrás. Trata-se de um fragmento da 

entrada de 20 de fevereiro do Diário Clínico de Sándor Ferenczi (1932) que, 

com essa intervenção, se posiciona como um psicanalista contemporâneo 

do século XXI de pleno direito, apesar de ter morrido em 1933.

Sándor Ferenczi e a psicanálise do século XXI

Com este livro, tento apontar, mesmo que apenas um pouco, para a 

justiça histórica que devemos a Ferenczi: por aproximadamente 60 anos, 

Ferenczi foi relegado a uma espécie de limbo e sua importância como 

pioneiro foi amplamente ignorada no mundo psicanalítico (com, é claro, 

algumas exceções que apontarei abaixo). Ferenczi geralmente não é lido nos 

institutos de psicanálise da mesma forma que o são Klein, Winnicott, Lacan 

ou Bion. Seu papel é limitado ao de um “brilhante e próximo colaborador 

de Freud”, “criativo e original”, mas a originalidade de seu pensamento teó-

rico e clínico é mencionada apenas de passagem. Seus textos raramente são 

lidos com rigor acadêmico, apesar de conterem riquezas profundas para a 

compreensão do trabalho psicoterapêutico. Por exemplo, Análise de crianças 

com adultos (Ferenczi, 1931) é um artigo no qual Ferenczi propõe o manejo 

clínico da regressão, estratégias para trabalhar com pacientes incapazes de 

verbalizar sua experiência, a importância do entendimento e do uso da 

contratransferência e, além disso, onde ele começa a formular sua teoria 

do trauma; um fenômeno que desemboca em uma profunda alteração da 

estrutura psíquica por meio de um mecanismo que ele chama de “autocli-

vagem narcísica do self”: uma parte do self é profundamente danificada e 

limita seu contato com a realidade, enquanto a outra desenvolve uma “falsa 

maturação”, criando mecanismos de “adaptação submissa” para sobreviver 

e se proteger do traumático. É impressionante notar que essa teorização 

ferencziana é lida como se fosse Winnicott trinta anos antes de Winnicott. 

Esse texto mereceria ser lido em todos os centros de formação psicanalítica 

da mesma forma que é lido o texto Notas sobre alguns mecanismos esqui-

zoides de Melanie Klein (1946).

Felizmente, essa situação está mudando de forma lenta, mas firme. Con-

fusão de língua entre os adultos e a criança: a linguagem da ternura e da 

paixão (Ferenczi, 1932), por exemplo, está se tornando um clássico para 



22 Diálogo dos Inconscientes

o estudo dos processos patológicos do trauma infantil, especialmente os 

traumas por abuso sexual, físico, verbal e por negligência dos pais.

Mas a relevância de Ferenczi para a psicanálise no século XXI não se 

limita à vinheta citada do Diário Clínico e aos dois artigos mencionados. 

De fato, em toda a sua obra, Ferenczi desenvolveu os elementos acima 

mencionados que constituem a clínica psicanalítica contemporânea. A 

seguir, apresentarei apenas algumas citações de textos que poderiam muito 

bem ter sido escritos no final da década de 1990.

Teoria e clínica contemporânea no pensamento de Sándor 

Ferenczi

Na época de Ferenczi, a classificação de “pacientes borderline” ou 

“estruturas não neuróticas” ainda não existia. Entretanto, o mestre húngaro 

observou a natureza psíquica de alguns pacientes que eram considerados 

“neuróticos graves”. Esses pacientes precisavam de intervenções diferentes 

da “interpretação clássica”. Em 1930, ele publicou Princípio de Relaxamento 

e Neocatarse (Ferenczi, 1930). Nesse texto ele escreveu que esses pacien-

tes precisavam “(...) ser verdadeiramente adaptados e de que se os deixe 

pela primeira vez saborear as bem aventuranças de uma infância normal” 

(Ferenczi, 1929, p. 67).

Ele acrescenta que Anna Freud lhe disse certa vez: “Você trata os seus 

pacientes como eu trato as crianças nas minhas análises infantis” (Ferenczi, 

1929, p. 65). Para isso, ele propôs o “princípio da permissividade”. Isso 

implicava permitir que o paciente se movimentasse livremente durante as 

sessões; explorando o consultório, andando, sentando-se no chão, folheando 

os livros, comunicando-se face a face com o analista, etc.

Por outro lado, em Elasticidade da técnica psicanalítica (Ferenczi, 

1928c), ele propôs uma formulação de “empatia psicanalítica”. No original 

alemão (apesar de ser húngaro, Ferenczi escrevia seus textos em alemão), 

a palavra usada é “Einfühlung”, que implica “sentir a partir de dentro do 

outro”. Ou seja, com alguns pacientes que são difíceis de acessar por meio da 

comunicação verbal, o analista precisa se permitir experimentar uma “fusão 

temporal” com os conteúdos psíquicos intoleráveis para trazê-los para o pro-

cesso secundário e transformá-los em conteúdo psíquico propriamente dito.

Desde 1924, em Perspectivas da psicanálise (em coautoria com Otto 

Rank), Ferenczi havia percebido que, para muitos pacientes, a principal 



Diálogo dos Inconscientes 23

forma de comunicação estava centrada na repetição e não na recordação 

(como Freud havia proposto em Recordar, repetir e elaborar, de 1914). Lá 

ele escreve:

Sob o ângulo da compulsão à repetição (wiederholungszwang) é absolu-

tamente inevitável, porém, que o paciente repita (...) fragmentos inteiros 

de sua evolução e como a experiência o mostrou precisamente fragmentos 

inacessíveis sob a forma de rememoração; de sorte que o paciente não pode 

fazer outra coisa senão reproduzí-los e o analista considerá-los como o ver-

dadeiro material inconsciente (Ferenczi e Rank, 1924, p. 245). 

Diante da questão do que fazer com esse material, Ferenczi propõe:

Essas considerações fizeram ressaltar a necessidade prática, não só de não 

estorvar as tendências para a repetição na análise, mas até mesmo de favore-

cê-las, na condição de saber dominá-las, senão o material mais importante 

não poderá ser fornecido nem liquidado (Ferenczi e Rank, 1924, p. 245).

Essa proposta implica um trabalho clínico com aquilo que se “atua”, ou 

seja, com o Agieren freudiano. Ferenczi afirma: “Finalmente, na técnica 

analítica, o papel principal parece, portanto, caber à repetição e não à 

rememoração (Ferenczi e Rank, 1924, p. 246). E ele esclarece que essa 

atitude terapêutica não consiste em “limitar-se a deixar os afetos perderem-se 

na fumaça das ‘vivências’” (Ferenczi e Rank, 1924, p. 246), mas em permitir 

a emergência dos afetos ligados à repetição para gradualmente transformar 

o material em recordação propriamente dita. Essa elaboração tem um olhar 

voltado para o passado, pois lembra o método catártico de Pappenheim e 

Breuer (Breuer e Freud, 1893-1895), no qual um dos objetivos era liberar 

o afeto estrangulado do sintoma histérico. Mas também tem um olhar 

para o futuro, pois na proposta está implícita a noção de simbolizar o não 

simbolizado; de converter em psíquico o material cru; de transformar os 

elementos beta em elementos alfa, como diria Bion (1962a).

A técnica de “relaxamento” formulada em 1930 implicava aliviar as ten-

sões causadas pelas demandas do analista, incluindo a solicitação de “contar 

tudo”, proporcionando assim o ambiente que permitiria a emergência das 

memórias na forma de vivência regressiva, quase alucinatória. “No relaxa-

mento…”, Ferenczi nos diz, “… os sintomas histéricos corporais conduzi-

ram, às vezes, a estágios do desenvolvimento em que, não estando o órgão 



24 Diálogo dos Inconscientes

do pensamento completamente formado, só eram registradas as lembranças 

físicas” (Ferenczi, 1930, p. 65). Essa forma de trabalhar se harmoniza com 

as propostas terapêuticas da segunda metade do século XX, especialmente 

com as elaboradas por Michael Balint em 1968 (que aprendeu diretamente 

com o mestre húngaro) e por Donald Winnicott em 1958. Por outro lado, a 

expressão “órgão do pensamento” antecipa o conceito bioniano de “aparelho 

de pensar” (Bion, 1962b).

Do ponto de vista teórico, Ferenczi (1909) propôs o conceito de “introje-

ção”, bem como uma formulação completa do desenvolvimento primitivo 

em O desenvolvimento do sentido de realidade e seus estágios (Ferenczi, 

1913).

Mais tarde, em 1926, ele publicou O problema da afirmação do despra-

zer, no qual expande o conceito freudiano de impulso. Lá ele escreve: “O 

reconhecimento do mundo exterior (...) só é possível (...) após a transfor-

mação em impulsos internos das excitações que proveem desses objetos, 

incorporando-os ao ego. A força que realiza essas mudanças é Eros libertado 

pelo desintricamento pulsional” (Ferenczi, 1926, p. 443).

Assim, Ferenczi propõe que a vida pulsional do Eu é organizada com 

base na vida pulsional do objeto. A mãe tem, então, uma dupla função: 

por um lado, ela é o amortecedor da angústia primitiva da desintegração 

e, por outro lado, ela é a geradora de novas excitações desorganizadoras da 

vida psíquica. Calma e mobilização. Essa ideia avança os conceitos de Jean 

Laplanche (1987) de “significante enigmático” e “sedução generalizada”.

Todas essas formulações ferenczianas serão expostas em detalhe ao longo 

deste livro. Como mencionei anteriormente, a mudança que Freud intro-

duziu em 1926 foi fortemente influenciada por Thalassa: uma teoria da 

genitalidade. Lá, nosso autor elabora uma teoria “bioanalítica” de natureza 

filogenética, propondo que o “grande trauma geológico” foi a expulsão do 

oceano primordial; fomos forçados a respirar oxigênio e a nos mover com 

nossos membros. Na ontogênese, esse oceano primordial é a mãe, sendo a 

angústia primordial a “angústia da separação” e o desejo original de retornar 

ao encontro fusional com a mãe. Vale a pena mencionar que esse texto foi 

vigorosamente celebrado por Freud, chamando-o de “(…) a mais audaciosa 

aplicação da psicanálise que jamais se tenha feito” (Freud, 1933, p. 276).



Diálogo dos Inconscientes 25

Ferenczi na história da psicanálise

Arnold Rachman (1999; 2018; 2023) usa o termo alemão Totschweigen 

(morte pelo silêncio) para se referir à maneira como Ferenczi foi tratado 

pela comunidade psicanalítica após sua morte. A despeito do que se possa 

pensar, Ferenczi nunca foi um dissidente e nunca houve uma ruptura com 

Freud ou com o movimento psicanalítico. Inclusive, em uma das últimas 

cartas do mestre húngaro para o professor, Ferenczi expressou seu grande 

desejo de discutir sua mais recente discordância teórico-clínica (a questão do 

trauma infantil). No entanto, ele estava fisicamente frágil devido à anemia 

perniciosa (doença de Biermer) da qual sofria nos últimos meses de sua 

vida. Freud respondeu: “Querido amigo: (…) A discussão entre nós sobre 

suas inovações técnicas e teóricas pode esperar, e só vai se beneficiar com o 

seu descanso. Para mim, é mais importante que você recupere a sua saúde” 

(Freud e Ferenczi, 2 de abril de 1933, p. 448-449). 

Ferenczi morreu um mês depois, em maio de 1933. Ele foi, até o dia 

de sua morte, um amigo íntimo e colaborador de Freud. No entanto, seu 

lugar na história foi severamente maltratado por outro membro do grupo 

próximo a Freud: Ernest Jones. Para entender a complicada relação de 

Ferenczi com Jones, precisamos voltar aos primórdios da história do movi-

mento psicanalítico.

Em 1909, Sigmund Freud e Carl Jung foram convidados por Stanley 

Hall para a Universidade Clarke, em Worcester, Massachusetts, para minis-

trarem uma série de palestras (as palestras de Freud foram reunidas nas 

Obras Completas como Cinco Lições de Psicanálise, Freud, 1910[1909]). O 

professor convidou Ferenczi para a viagem, e os três homens atravessaram 

o Atlântico em um ferry até o porto de Nova York. A propósito, foi o mestre 

húngaro quem organizou e esquematizou as conferências de Freud. Uma 

vez em Massachusetts, Ernest Jones - que estava morando no Canadá na 

época - juntou-se a seus colegas para assistir às conferências do professor 

(Makari, 2012).

Algum tempo depois, de volta à Europa, Jones visitou Freud em Viena 

para pedir tratamento psicanalítico. Naquela época, porém, o professor tinha 

Loe Khan (a amante de Jones) como paciente, razão pela qual recusou o 

tratamento a seu aluno. O professor lhe disse para ir a Budapeste para se 

analisar com Ferenczi, seu melhor aluno (Erös, Szekacs-Weisz, Robinson, 

2013).



26 Diálogo dos Inconscientes

Quando Freud expressou sua admiração por Ferenczi (considerando-o 

um “mestre da análise” (Freud, 1937, p. 170), a semente da inveja, já ins-

talada desde 1913, cresceu ainda mais em Jones que, como a maioria de 

seus alunos, buscava a aprovação e a admiração do professor. Assim, sua 

análise se desdobrou em transferência negativa e  em ambivalência: por 

um lado, ele queria a posição de Ferenczi diante do olhar de Freud e, por 

outro, queria agradar o professor e obedecer à indicação de se analisar em 

Budapeste com Ferenczi.

Por sua vez, Ferenczi, que estava cego por seu entusiasmo característico, 

não se deu conta desses sentimentos e a análise de Jones foi um fracasso 

de curta duração (Erös et.al., 2013). Apesar disso, o relacionamento entre 

eles continuou cordial, mantendo uma comunicação epistolar regular e 

ambos sendo membros fundadores do Comitê Secreto em 1913 (Makari, 

2012). As manifestações explícitas do conflito unilateral só ocorreram após 

a morte de Ferenczi.

A partir de 1920, o Internationale Zeitschrift für Psychoanalyse [Revista 

Internacional de Psicanálise] tornou-se um organismo da Sociedade Psicana-

lítica Britânica, convertendo-se no famoso International Journal of Psychoa-

nalysis [Jornal Internacional de Psicanálise], com Jones como editor-chefe. 

Posição que ele ocupou até 1939, ano da morte de Freud (Haynal, 2002).

Foi assim que, após a morte de seu ex-analista em 1933, Jones man-

teve guardados seus escritos mais criativos e importantes nos arquivos da 

Sociedade Britânica; aqueles escritos entre 1926 e 1933, entre os quais se 

destacam A adaptação da família à criança, O problema do fim da análise, 

Elasticidade da técnica psicanalítica, A criança mal acolhida e sua pulsão 

de morte e o já mencionado Confusão de língua entre os adultos e a criança 

(Ferenczi, 1928a; 1928b; 1928c; 1929; 1932[1933]), no qual ele proporia 

uma reformulação radical com relação à teoria do trauma (Bonomi, 1998).

Os leitores de língua inglesa, que na época eram a maioria — sendo a 

Grã-Bretanha a capital da psicanálise na época — não tiveram acesso a 

esses textos nos anos de 1930. Foi somente em 1955 (vinte e dois anos após 

a morte de Ferenczi) que Jones permitiu que Michael Balint (paciente e 

amigo de Ferenczi) editasse e publicasse Final Contributions to the problems 

& methods of Psycho-analysis (Ferenczi, 1955), que inclui os escritos men-

cionados acima. Naquela época, a psicanálise já estava dividida entre os 

kleinianos, os psicólogos do Eu, o grupo intermediário, Lacan e os primeiros 



Diálogo dos Inconscientes 27

lacanianos, e até mesmo o grupo interpersonalista dos Estados Unidos. Não 

havia espaço para Ferenczi.

Além de ter retido os escritos de Ferenczi por anos e adiado sua tradu-

ção e publicação em inglês, Ernest Jones martelou outro prego poderoso 

no caixão de seu falecido ex-analista e colega quando publicou o terceiro 

volume de Vida e obra de Sigmund Freud (Jones, 1957a; 1957b), a biografia 

oficial do professor. Ali, Jones alegou que os sintomas de anemia perniciosa 

(anemia de Biermer) de que Ferenczi sofria nos últimos anos de sua vida, 

e que acabaram por matá-lo, eram sintomas psicóticos que o haviam alie-

nado gradualmente do princípio de realidade. Jones argumentou que os 

últimos escritos de Ferenczi (os mais criativos de sua obra) eram o produto 

de um pensamento delirante. Isso foi estabelecido como uma “verdade” 

dentro da comunidade psicanalítica por muitos anos. Em seu texto, Jones 

escreve: “Ao final da sua vida (...) desenvolveu manifestações psicóticas que 

se traduziram, entre outras coisas, em um afastamento de Freud e das suas 

doutrinas. As sementes de uma psicose destrutiva, invisível durante tanto 

tempo, tinham finalmente germinado”  (Jones, 1957a, p. 45). 

Entretanto, ninguém próximo a Ferenczi em seus últimos anos pôde 

confirmar as declarações de Jones (Roazen, 1975, p. 369). Michael Balint, 

que se tornou uma figura proeminente na Sociedade Psicanalítica Britânica, 

pôde atestar a boa saúde mental e a lucidez de seu analista nos meses que 

antecederam sua morte em Budapeste. Ele, inclusive, chegou a escrever 

uma carta poderosa para o International Journal of Psychoanalysis, respon-

dendo à publicação do terceiro volume do livro de Jones em 1957. Jones 

respondeu a Balint que a carta só poderia ser publicada se o fato de Ferenczi 

ter sido analista de ambos fosse omitido. A carta foi publicada em 1958, 

seguindo a ordem de Jones (Roazen, 1975).

Foi somente com a publicação de A Falha Básica (dez anos após a morte 

de Jones), que Balint (1968) conseguiu expor e desenvolver a “controvérsia” 

entre Freud e Ferenczi de forma franca e detalhada. Outros que puderam 

atestar a perspicácia, a sensibilidade e a lucidez dos últimos anos do mestre 

húngaro foram Georg Groddeck, as pacientes e analistas Elizabeth Severn 

e Clara Thompson, o escritor Sándor Marai, Vilma Kovacs, Alice Balint, 

Judith Dupont, John Rickman, Géza Róheim e, é claro, a viúva Gizella 

Ferenczi.

Gizella, por sua vez, havia entregado a Balint o Diario Clínico, escrito 

entre janeiro e outubro de 1932. Por muitas razões de natureza política 



28 Diálogo dos Inconscientes

envolvendo o bloqueio de Ernest Jones, esse escrito de agudeza e sensibili-

dade terapêutica não viu a luz do dia até 1985 (cinquenta e três anos após 

sua redação). A edição final ficou sob responsabilidade de Judith Dupont 

que, em sua introdução ao texto, relata de forma esplêndida a série de 

eventos desafortunados que atravessou até sua publicação. A “revolução 

ferencziana” começou com esta publicação; Ferenczi conseguiu sair do 

“Totschweigen” (Rachman, 2018), do “assassinato político” de Jones (Roa-

zen, 1975) e do “exílio forçado” (Harris e Kuchuck, 2015).

O “Ferenczi Renaissance” 

A partir da década de 1990, o pensamento de Ferenczi começou lenta-

mente a ganhar o reconhecimento que havia permanecido em suspenso 

por décadas. Esse fenômeno de reincorporação do mestre húngaro pela 

comunidade psicanalítica foi chamado de Ferenczi Renaissance (Rachman, 

1999; Berman, 1996). Atualmente existe uma International Sándor Ferenczi 

Network (ISFN) com membros de todo o mundo e uma Sándor Ferenczi 

Society com sede em Budapeste. Ambos as entidades organizam e realizam 

regularmente a Conferência Internacional Sándor Ferenczi. O primeiro 

desses encontros foi realizado na cidade de Nova York em 1991, com o 

título The Legacy of Sándor Ferenczi. O mais recente foi realizado entre 

maio e junho de 2024 na cidade de São Paulo, Brasil, com cerca de mil 

participantes de todo o mundo: Brasil, Espanha, Argentina, Colômbia, 

Hungria, França, Canadá, Estados Unidos, Portugal, Inglaterra, Irlanda e 

México. Inclusive, o site da Associação Psicanalítica Internacional recen-

temente acrescentou “Ferenczi e a escola de Budapeste” como uma das 

principais linhas de pensamento psicanalítico3. Entretanto, como discuti 

na seção anterior, o pensamento de Ferenczi foi ignorado por muitos anos. 

O que aconteceu para provocar essa importante mudança de apreciação?

O “renascimento” de Ferenczi foi o produto de uma reação em cadeia 

que começou em 1980. O “Arquivo Sigmund Freud” na Biblioteca do Con-

gresso em Washington D.C. foi finalmente aberto e colocado nas mãos do 

historiador e psicanalista Kurt Eissler. Eissler encontrou documentos valio-

sos que forneceram peças fundamentais para a compreensão da construção 

3  Ver: https://encurtador.com.br/D0eHG



Diálogo dos Inconscientes 29

da psicanálise. Entre esses documentos estava a maior parte do intercâmbio 

epistolar entre Freud e Wilhelm Fliess. O trabalho de organizar e publicar 

essa correspondência foi atribuída a Jeffrey Masson, que fez uma análise 

histórica desse período da vida de Freud, chegando à conjectura de que o 

pai da psicanálise - devido a razões pessoais e políticas - cometeu um erro 

muito sério ao abandonar a “teoria da sedução” em 1896. Quando, em 

1932, Ferenczi chegou à conclusão, a partir de sua própria experiência 

clínica, de que muitas neuroses graves são produto de abuso sexual infantil 

e escreveu Confusão de língua entre os adultos e a criança: a linguagem 

da ternura e da paixão (Ferenczi, 1932[1933]), o conflito com Freud se 

tornou explícito, pois o professor achava que era uma “regressão” na teoria 

psicanalítica retomar uma hipótese etiológica abandonada há mais de trinta 

anos. Masson deu razão a Ferenczi e, em 1984, publicou The Assault on 

truth: Freud’s suppression of the Seduction Theory (Masson, 1984). Essa 

foi uma tentativa de trazer e de dar relevância às ideias de Ferenczi sobre 

o trauma psíquico causado por abuso infantil. Ele até incluiu o artigo de 

Ferenczi como anexo. O livro de Masson teve relevância devido ao seu 

caráter controverso e reabriu a discussão entre Ferenczi e Freud cinquenta 

anos depois. No entanto, é interessante notar que Freud voltou a dar peso 

à circunstância do trauma real como fator etiológico em Moisés e a religião 

monoteísta (Freud, 1938[1940]b), cinco anos após a morte de seu amigo, 

seguramente influenciado por Ferenczi.

Enquanto isso, em Paris, Judith Dupont tinha em suas mãos o Diário 

Clínico (Ferenczi, 1932) que, naquele momento, não havia podido ser 

publicado. Em 1968, Michael Balint havia feito uma tradução para o inglês 

e escreveu uma introdução para dar contexto a esse documento de enorme 

relevância teórico-clínica. No entanto, tanto Balint quanto Dupont con-

cordaram que o impacto do Diário Clínico dentro da comunidade teria 

maior peso se fosse publicado junto com a correspondência entre Ferenczi 

e Freud (1908-1933). Com a abertura do “Arquivo Sigmund Freud” na 

década de 1980, a possibilidade de publicar as cartas tornou-se manifesta. 

Elas não viram a luz do dia até 1993, mas em 1985, Dupont publicou o 

Diário Clínico (traduzido para o francês) em Paris. Em 1988, a Harvard 

University Press publicou a versão inglesa de Balint e a Editorial Conjetural, 

em Buenos Aires, publicou uma tradução em castelhano (embora o impacto 

na América Latina só tenha ocorrido a partir de 1997, com a tradução 

direta do alemão por José Luis Echeverry para a Editorial Amorrortu. Uma 



30 Diálogo dos Inconscientes

tradução infeliz, na minha opinião). Nesse mesmo ano, a versão original 

em alemão viu a luz do dia pela Fischer Verlag (Ferenczi, embora húngaro, 

escreveu a maior parte de seus trabalhos psicanalíticos em alemão). Graças 

a essas publicações, os psicanalistas puderam se aproximar do pensamento 

do falecido Ferenczi e encontrar ali a semente da psicanálise contemporâ-

nea. No Diário, Ferenczi aborda o problema da contratransferência como 

forma de comunicação e como ferramenta clínica, a situação do trauma 

pré-edipiano, a relação bebê-mãe, o experimento problemático da análise 

mútua, o trabalho com pacientes graves (hoje chamados de borderline) e, 

é claro, o fenômeno da mutualidade.

O estudo do Diário Clínico levou a novas impressões das obras de Feren-

czi por  parte das editoras. No entanto, apenas recentemente uma edição 

completa semelhante à Standard Edition das obras de Sigmund Freud está 

sendo trabalhada. Os psicanalistas puderam observar a influência (implícita 

ou explícita) de Ferenczi na obra dos autores mais importantes da segunda 

metade do século XX: Melanie Klein, Donald W. Winnicott, Wilfred Bion, 

Jacques Lacan, Jean Laplanche, Madeleine e Willy Baranger, Thomas 

Ogden, John Bowlby, entre muitos outros. Esse último, de fato, afirmou 

em 1986 que a assim chamada teoria das relações de objeto foi, na verdade, 

criada por Ferenczi e pela escola de Budapeste e que sua teoria do apego 

tinha suas raízes nela (Rachman, 2023). Com esses elementos, Ferenczi 

deixou de ser um “fantasma” para se converter em um ancestral (Harris 

e Kuchuck, 2015). Hoje é difícil pensar na história da psicanálise sem as 

contribuições fundamentais de Sándor Ferenczi, contribuições que explo-

raremos nos próximos capítulos.

Meu plano é, primeiramente, fazer uma exposição geral da vida do mes-

tre húngaro (seu relacionamento com Freud, sua infância em Miskolc, sua 

experiência clínica inicial em Budapeste, seu interesse pelo ocultismo, sua 

complicada vida amorosa, seus laços de amizade, etc.). Nos quatro capítulos 

seguintes, que podem ser lidos na ordem que a pulsão do leitor determinar, 

tratarei do que considero as teorias ferenczianas mais importantes: os pro-

cessos introjetivos, a teoria do desenvolvimento psíquico, a reformulação 

psicodinâmica do trauma e as contribuições revolucionárias à técnica. Com 

este livro, espero transmitir ao leitor uma ideia geral, mas clara, de quem 

foi Ferenczi e por que ele é e sempre foi um psicanalista contemporâneo, 

o fundador da psicanálise em nosso tempo.






